’ Ff‘ERlA

-LJ'*‘ 3 :
EN LA PERIFERIA CAZM LAS L 1 rﬁms
;.f.a PRADILLO Excmeméd# IEGH “ mm




A continuacion proponemos un entorno
hipertextual para poner en comiun algunos
materiales sobre performatividad y performance
que nos exciten a hacernos preguntas el proéximo
sabado.

“Dance and the museum”

texto Marten Spangberg.
http://www.movementresearch.org/criticalcorresp
ondence/blog/?p=8100

(disponible sélo en inglés)

“Género y performatividad”
video Judith Butler.
https://www.youtube.com/watch?v=4d-87MV05ZY

Banco de performances de TEATRON.
http://www.tea-tron.com/performancevideos/blog/

"El baile se abre paso en el museo"

articulo de Pablo Caruana.
http://cultura.elpais.com/culturas/2013/11/06/ac
tualidad/1383753684 283143 ._html

"Waiting" de Faith Wilding
fragmento de 1974 film "Womanhouse'.
https://www.youtube.com/watch?v=5rnKI IxfrF4

ElI poema "Waiting"

de Faith Wilding.
http://bodytracks.org/2009/06/faith-wilding-
waiting/

"La p-palabra. Una invitacion al silencio”,
texto de Jaime Conde-Salazar escrito ad hoc.

No esperen encontrar aqui la palabra, la
dichosa palabra. No pienso ni escribirla ni
pronunciarla en publico, al menos por un
tiempo, hasta que se me pase el susto que me
produce verla repetida, repetida, repetida,
repetida y finalmente desactivada y convertida
en un lugar de certeza y estabilidad. Tampoco
pienso nombrar al profesor estadounidense (ni
a sus brillantes herederos) que, llevado por el
rigor académico, cometidé el error de nombrar y
describir el Tfenbmeno. Ahora, en vez de
descansar en paz, el pobre estd condenado a
escuchar su nombre pronunciado constantemente
por miles de bocas ansiosas por descansar en la
autoridad que representa. En el pecado lleva su
penitencia.

Hace tiempo que sabemos que podemos hacer todo
lo que queramos. Si somos capaces de concebir
algo es porque ese algo ya existe: 1o hemos
producido nosotros y, por tanto, ya se ha
realizado. No hay nada que se escape a lo que
podemos pensar, imaginar o decir. Y esto da un
poco miedo. En realidad, nos hemos pasado la
historia pidiendo permiso para hacer,
obedeciendo a los limites impuestos y acatando
la estrechez del lenguaje. Pero esa época se ha
acabado. Ahora nos toca hacer. Y eso da méas
miedo aln. Quizas por eso hemos buscado refugio
en la elucubracién tedrica: mientras estemos
enredadas con las palabras, podremos seguir
haciéndonos los suecos \Y esquivar la
responsabilidad que nos corresponde como
sujetos; mientras sigamos atrincheradas en el
discurso nadie va a venir a por nosotras a
reclamarnos nada.



La dichosa palabra vino a calmar la
incertidumbre que hace mas de setenta afios
provocé el descubrimiento de nuestra capacidad
de hacer, es decir, de cambiar las condiciones
en las que sucedia el mundo. En realidad no era
nada nuevo, era algo que inventd Jesucristo al
instituir el sacramento de la Eucaristia: “Tomé
luego el pan y, dadas las gracias, lo partié6 y
se lo dio diciendo: “Este es mi cuerpo que es
entregado por vosotros; haced esto en recuerdo
mio” (Lucas 22, 19) Todo estaba ya alli: las
palabras como acciones que producen
subjetividad, el cuerpo entregado y repartido,
la necesidad de la repeticioéon, la memoria, etc.
Y durante siglos el verbo se ha hecho carne sin
que necesitaramos ponerle nombre al fendmeno.
Pero se conoce que después de la Segunda Guerra
Mundial, nos cagamos de miedo y hubo que
arrastrar el fenémeno al discurso, a la
consciencia discursiva para buscar, al menos,
cierta calma. Y la calma trajo la posibilidad
de la observacion profunda. Aprendimos entonces
que el hacer tiene que ver con la desaparicion,
con la cita, con la produccién de esa figura
que [Ilamamos “sujeto”, con el poder, con la
puesta en escena, con el ejercicio de la
intimidad, con la produccién de cuerpos, con la
destruccion del organismo anatdomico y del ser
monolitico de la filosofia occidental, con el
bailar, con el pensar desde la periferia, con
conquistar los estados de consciencia no
autorizados, etc. Y todo esto esta muy bien.
Pero ahora toca pasar de pantalla, ahora no nos
queda otra que dejar de hablar del menu vy
ponernos a comer.

Cuando el pobre profesor estadounidense
pronuncié en Harvard la puta palabra
seguramente no era consciente de que estaba

poniendo fin a una era. Hemos crecido sitiados
por la traicion post que con sus sofisticados
Jjuegos de manos, nos hizo el lio y nos encerro
en lo autorreferencial, en nuestro propio
ombligo. Aunque parecia que nos permitia ver
las cosas de otra manera, la postmodernidad no
era otra cosa que el dltimo intento de los
sistemas clasicos por no perder su hegemonia.
Pero por fortuna, ese tiempo ha llegado a su
fin y el sistema tradicional de dicotomias se
ha agotado en si mismo y si algo sobrevive de
aquel Antiguo Régimen es solo como puro
residuo. Todas sabemos que ya no hay correccion
ni incorreccién; ni chico, ni chica; ni caja
negra, ni cubo blanco; ni realidad ni ficcion;
ni yo, ni otro; ni soplanucas, ni
muerdealmohadas; ni sabios, ni iIgnorantes; ni
Norte, ni Sur; ni Oriente ni Occidente; ni si,
ni no; ni centro, ni periferia; ni democracia
ni dictadura; ni pasado, ni  futuro; ni
espectadores, ni actores. Son todo excusas,
meros entretenimientos burgueses para no asumir
la responsabilidad de hacer. Por fortuna
también sabemos que la lucha se ha desplazado
al mundo, a lo mas obvio, a lo gozosamente
visible, a los cuerpos que follan por amor, a
los cuerpos que se corren como declaracién de
intenciones, a la tierra, al sudor compartido,
a las superficies, al agua, a los pelos como
escarpias, a nuestra capacidad de gozo, al
aire, a lo indatil, a lo vago, al derroche, al
fuego, a la celebracion infinita. en definitiva
a todas esas zonas que las autoridades ciegas y
sordas ya no pueden percibir.

Que se queden los museos con la puta palabra.
Que se la aprendan y sigan repitiéndola vy
utilizandola hasta que se aburran, hasta que se
den de bruces con su propio reflejo inerte.



Mientras, nosotras permaneceremos en silencio.
Lo podéis imaginar?:;Seriais capaces de
hacerlo? Una sesién de trabajo compartido en
torno a la p-palabra en la que durante cuatro
horas nadie diga nada. La misién sera producir
un gran silencio en el que podamos escuchar
comodamente los maravillosos sonidos del mundo
vivo (si, John Cage, somos tus hijos), en el
que nuestro aparato fonador se convierta en una
enorme caja de vresonancia de lo que no
alcanzaremos nunca a decir. O simplemente
“dejar que en ti se diga lo que yo no puedo
decirte” (si, Agustin Garcia Calvo, también tu,
padre nuestro). Quizas simplemente se trate de
eso, es decir, de bailar.

"Cuando el arte pasa como la vida"

articulo de Marti Manen.

http://www. lavanguardia.com/culturas20121219/54
356479722/tino-sehgal-cuando-el-arte-pasa-como-
la-vida.html

Blog del proyecto Laboratorio 987.
http://www. tea-
tron.com/laboratorio987/blog/quees/

Performatividad

segun John L. Austin y Roland Barthes.
http://granerbcn.cat/es/performatividad-1-

segun-john-l1-austin-y-roland-barthes/

Performatividad

segun Jacques Derrida y Judith Butler.
http://granerbcn.cat/es/glosario-06-
performatividad-ii-segun-jacques-derrida-y-
judith-butler/

"Caminhando', texto de Jaime Conde-Salazar
escrito para el Open Space.

1963. La artista brasilefa Lygia Clark dice:

“Haz tu mismo el Caminhando con la faja blanca
de papel que envuelve el libro, cértala a lo
ancho, tuércela y pégala de manera que obtengas
una cinta de Moebius. Coge unas tijeras y desde
un extremo corta sin parar a lo largo. Ten
especial cuidado en no pasar a la parte ya
cortada- esto separaria [la cinta en dos
pedazos. Cuando hayas dado la vuelta a la cinta
de Moebius, decide entre cortas a la izquierda
o a la derecha del corte ya realizado. La
mocién de la eleccidén es decisiva y ahi radica
el Unico sentido de esta experiencia. La obra
es tu acto. A medida que se corta, la cinta se
afina y desdobla en entrelazados. Al fTinal el
camino es tan estrecho que no se puede abrir
mas. Es el fin del atajo.” (1997: 151).

La obra se deshace a medida que se realiza. Las
tijeras avanzando por la cinta de Moebius hacen
desaparecer el objeto material. Al final no
queda nada. Podemos pensar que simplemente se
trata de un caso de destruccidon. Pero podemos
pensar también que se trata de cierto proceso
de transformacién: la obra deja de estar en la
cinta y comienza a suceder en el cuerpo que
realiza la accion.

Mas adelante Lygia Clark explica:

“Inicialmente, el Caminhando es apenas una
potencialidad. Tu y él formaréis una realidad
Unica, total, existencial. Ninguna separacioén
sujeto-objeto. Es un cuerpo a cuerpo, una
fusion.” (ibid.)



La materia de la que estad hecha la obra es la
consciencia de la persona concreta que corta el
papel. La materia de la obra es el trocito de
la vida que la persona pasa cortando la cinta
de Moebius. La obra solo existe en tanto que es
algo que alguien hace. No hay cosa, no hay
objeto mas allada del hecho mismo de existir.
Solo hay un corte que avanza. Poco a poco la
cinta se hace <cada vez mas fina, va
desapareciendo.

Peggy Phelan dice:

“La Unica vida de la performance estid en el
presente. La performance no puede guardarse,
grabarse, documentarse o] participar de
cualquier otra manera de [la circulacion de
representaciones: una vez dque lo hace se
convierte en algo distinto de la performance.

Cuando [la performance intenta entrar en la
economia de la reproduccioén, traiciona y reduce
la promesa de su propia ontologia. EI ser de la
performance, al 1igual que la ontologia de la
subjetividad que propongo aqui, se realiza a
través de la desaparicion” (1996:146)

André Lepecki subraya la parte mas misteriosa
de la frase (2006:127): “al 1igual que la
ontologia de la subjetividad que propongo
aqui”’. Pero, ¢ho estabamos hablando de arte?,
¢ide una cuestidon propia de eso que Ilamamos
arte? , ¢de donde sale la subjetividad?, ¢y qué
tiene que ver con la performance?

Dice Beatriz Preciado:

“Para Foucault, el panoptico no es un simple
centro disciplinario. Es el modelo del poder-

saber disciplinario como “ortopedia social”: el
poder y sus modos especificos de conocimiento y
vigilancia se materializan en una arquitectura
exterior (ya tome esta la forma final de la
prision, el colegio, el hospital, el cuartel o
la fabrica)”- yo afadiria también a esta lista
el teatro y el museo- “que automatiza el
movimiento, controla la mirada, temporaliza la
accion y ritualiza las practicas cotidianas. La
finalidad de tales arquitecturas no es dar
habitat ni representar al individuo, sino que,
como auténticos dispositivos performativos,
tienen a producir el sujeto que dicen albergar.
El  condenado, el alumno, el enfermo, el
soldado, el obrero [el espectador] son los
precipitados politicos de estas tecnologias de
subjetivacion” (2008:134)

Si  un dispositivo performativo es el que
produce subjetividad, entonces podemos pensar
que performace es la produccioén de
subjetividad. Nada que ver con la produccioén de
objetos que luego Illamamos arte. Por eso la
cinta de Lygia Clark desaparece. El papel, las
tijeras vy el cuerpo que las manipula
constituyen un dispositivo. Cuando se pone en
marcha se produce cierta consciencia Unica e
irrepetible en tanto que dos momentos o dos
cuerpos son siempre unicos e irrepetibles. La
desaparicion es el fenbmeno caracteristico de
lo que existe, de lo que es. La Filosofia se ha
propuesto hablar del ser como un objeto, como
algo estable y universal. Y, sin embargo, lo
Unico que podemos saber del ser es que se
escapa, es decir, que el sustantivo (con toda
su promesa de estabilidad) no es mas que una
falsa reduccidén. El corte de las tijeras marca
el desaparecer continuo, o lo que es lo mismo,
el devenir a través del cual sucede Ila



existencia. Caminhando es el verbo que se
refiere al ser, es la acciéon que de una manera
muy sencilla, produce existencia.

Nos vamos a meter en un teatro, es decir, en un
dispositivo que produce subjetividad. Lo que
hagamos alli dentro sera nuestra existencia.
Cuando salgamos y todo haya acabado, so6lo nos
quedara la memoria, es decir, tendremos Ilo
sucedido pegado a las carnes. Desde que se
retir6 la grada que obligaba a [la vision
frontal, la sala de Pradillo se ha convertido
en una especie de gran caja de resonancia: un
vacio que espera a ser agitado, modelado y
definido cada vez que algo sucede alli dentro.
La subjetividad que alli se produce no tiene
unos perfiles demasiado claros y, en cualquier
caso, depende siempre de quien entra y de lo
que alli se hace. Si el propésito es abordar la
cuestion de la performatividad, quizas tendria
sentido observar como se produce subjetividad
dentro del dispositivo Pradillo, escuchar coémo
vamos desapareciendo mientras caminamos.

REFERENCIAS

AA_VV., 1997, Lygia Clark, cat.exp., Fundacio
Antoni Tapies

LEPECKI, A., 2006, Exhausting Dance, Routledge
PHELAN, P., 1996, Unmarked, Routledge

PRECIADO, B., 2008, Testo Yonki, Espasa

Documental “Accién”, de Fiacha O Donnell, sobre
las tipologias del arte de accioén en el
circuito de las artes plasticas en Espafa.

12 parte:
https://www.youtube.com/watch?v=ExzYEt70UGU

22 parte:
https://www.youtube.com/watch?v=ExzYEt70UGU

Derivas preliminares, personales y compartibles
en torno al concepto de performatividad.

-No perder de vista que el origen de la
palabra «performativo» viene del inglés to
perform que significa hacer, ejecutar,
realizar.

-Se puede hablar de performatividad desde su
aplicacién social o desde sus posibilidades
artisticas, como performance. El primer
enfoque posee una dimensién que afecta
directamente a nuestras vidas, lo que produce
interés por si misma y es el centro de esta
deriva. La segunda, no deja de ser una
dimensidén representacional de la vida, aunque
se trate de practicas artisticas conocidas y
valoradas Justamente por tensionar
convenciones.

-Con respecto a la performatividad, también se
puede analizar desde distintos puntos de vista.
Dos de ellos refieren a la performatividad como
instauracion de sentido y como legitimacidén de



las condiciones objetivas del mundo. Esto
requiere una explicaciéon. La performatividad
como instauracion de sentido hace relacién con
el hecho de que los actos performativos, sean
de habla o accion (dicotomia iImpuesta por la
modernidad), no pueden ser entendidos
Unicamente a partir de su literalidad. Para ser
asimilados, deben ser interpretados utilizando,
ademas, la subjetividad vy lo que las
convenciones han aportado previamente a su
sentido. El segundo, se relaciona con el uso de
la performatividad como construccion de las
relaciones sociales. Se trata de todos aquellos
gestos y conductas que pautan nuestras vidas y
responden a patrones de repeticién aceptados
por la mayoria de las personas.

-En  cualquier caso, si la performatividad
tuviera solo una dimensién, la de producir,
fijar y repetir conductas para mantener en
funcionamiento y bajo control a las sociedades,
pareceriamos mas unas maquinas que seres
humanos con capacidad de transformar el mundo
constantemente. Y ese es el punto que me atrae,
valorar la capacidad de los actos performativos
de producir, interferir, atravesar realidades.

-El concepto de performatividad comenzé a ser
utilizado a partir de la segunda mitad del
siglo XX por el fildsofo estadounidense John L.
Austin (1911-1960) para sefialar un tipo de
expresiones que mas que describir una situacion
constituian, en si mismas, una accidon. Esta
premisa ha recibido una serie de aportaciones
por parte de pensadores que han expandido su

analisis y aplicacion hacia otros ambitos de lo
social y las practicas artisticas. Roland
Barthes (1915 -1980) planteé que escribir es,
ante todo, una forma de hacer, de producir
distintas realidades y lo que las palabras
hacen es crear una subjetividad, es decir, una
forma concreta de ser consciente y de entender
el mundo. ElI fildésofo francés Jacques Derrida
(1930-2004) agrego que las expresiones
performativas no son ejercicios libres vy
unicos, expresion de la voluntad individual de
una persona, sino que mas bien son acciones
repetidas y reconocidas por la tradicién o
por convencién social, un patron de
comportamiento autorizado que permite que las
palabras y las acciones tengan el poder de
afectar la realidad. La fildésofa estadounidense
Judith Butler (1956-) 1levéo las teorias de
Austin y Derrida a los estudios de género y
afirmé que, asi como del mismo modo que las
palabras tienen el poder de crear realidad (en
contextos autorizados), nuestros
comportamientos y acciones tienen el poder de
construir la realidad de nuestros cuerpos. En
los ultimos afios este concepto ha seguido
amplidndose 1irrumpiendo en diversos &ambitos,
desde el politico al econdémico, para explicar,
por ejemplo, las nuevas formas de ocupacion y
resistencia protagonizadas por los cuerpos de
los ciudadanos en las plazas y calles de todo
el mundo. En otras palabras, hemos escuchado
hablar sobre «la performatividad de los cuerpos
en la plaza Tahrir».



-En este punto, la reflexion pasa
necesariamente por determinar la relevancia
concreta de los actos performativos en la vida
de las personas dentro de una sociedad urbana y
compleja como la nuestra. Una cosa es que se
afirme desde la teoria académica que poseen la
capacidad de construir cuerpos, identidades y
transformar la realidad. Y otra es que podamos
efectuar una constatacion cotidiana Yy
consciente en nuestras propias vidas. Si a lo
anterior le sumamos el sentimiento de
impotencia que venimos experimentando desde
hace un tiempo, a raiz de la desconexidon entre
nuestras necesidades y nuestras posibilidades
de afectar esas condiciones, impuestas
principalmente por escenarios econdmicos VY
politicos que se empefian en poner en el centro
cualquier cosa menos la vida, cabe dudar de su
potencia.

-En la actualidad nos parece normal y aceptable
como parte de nuestra realidad que nuestros
afectos, cuerpos e ideas estén mediatizados por
lI6gicas preformativas o, dicho de otra manera,
por la constante presencia e injerencia de
codigos artificiales reproducidos viralmente
por nosotros mismos, con el objetivo de
transmitirnos subjetividades que refuercen
ciertas conductas sociales. Si fuera ast,
nuestras conductas performativas, al contrario
gue construir nuestros cuerpos y afectos, como
dice J. Butler, responden a una economia
dirigida a disciplinarnos y construirnos para

sostener intereses ajenos a nuestros cuerpos y
afectos.

-Por 1o tanto, ¢qué reforzamos con nuestra
performatividad cotidiana? Si los actos
perfomativos no pueden darse fuera de las
convenciones, estamos sosteniendo un sistema
que en definitiva no considera la dimensidén
humana mas que para reproducir sus propias
l6gicas.

-En el mismo sentido, es interesante
preguntarse por el nivel de visibilidad que
estan teniendo los cuerpos y sus acciones en el
campo de las luchas sociales en todo el mundo.
Al respecto, y siguiendo las aportaciones que
Maurizio Lazzarato ha realizado al concepto y
su aplicacion, esos cuerpos realizativos
claramente contienen componentes tanto
politicos como estéticos que instauran al dia
de hoy wuna performatividad que escapa, que
desobedece -0 asi nos gusta pensar- al
ordenamiento de una performatividad controlada
desde el poder. En este sentido, tendriamos que
darle la razéon a las afirmaciones que otorgan a
la performatividad una potencia
transformadora.

-Esos cuerpos que se reunen en las calles a
manifestarse contra un Estado, nos proponen una
persistencia Yy un desafio en términos
corporales debido a que surge un «habla
politico» no solo desde el lenguaje oral o
escrito, sino desde una performatividad que
atraviesa el lenguaje sin reducirse a un



lenguaje o convencion. EI ejemplo de los
cuerpos en las calles nos recuerda que cuerpo y
habla estan entrelazados de forma
inextricable.

-Y esto nos lleva a otra de las contribuciones
que ha hecho el concepto performatividad a
nuestra realidad y sus sistemas de
comportamiento, el de ayudar a difuminar uno de
los pilares del proyecto moderno, la razéon y
sus procedimientos de especificidad.

Es cada vez mas frecuente transitar por
entornos en los cuales es dificil sostener la
dicotomia hablaZaccidén, como en las escénicas,
0 pensamiento/cuerpo, como en la politica, por
poner ejemplos. Esto nos dirige a una dicotomia
de fondo que ha pautado toda la produccion del
saber sobre la que se han sostenido nuestras
reglas sociales, la conocida distancia entre
teoria y practica. Hoy podemos afirmar que
cuando pensamos el cuerpo esta implicado y que
cuando nos movemos subyace un pensamiento.

¢En qué lugar podemos determinar la frontera
entre teoria y préactica cuando se trata de
ambitos cotidianos, laborales y afectivos?

A quién sirve esta separacion?

¢Cual ha sido su propésito?

Cuerpos en alianza y la politica de la calle.

“Bodies In Alliance and the Politics of the
Street”, intervencioén de Judith Butler el
7/9/2011 en Venecia en el marco de la serie de
conferencias The State of Things, organizada
por la Oficina de Arte Contemporaneo de Noruega
(0CA).

http://www._trasversales.net/t26jb._htm

“La sUbita seduccién del arte latinoamericano
de los 60”7, Suely Rolnik.

http://www._youtube.com/watch?v=1_gReGoyh4U

“Tecnologias Creativas, Comunicacion Social y
Expresion de subjetividades de género en el
contexto de la carcel. Dialogos narrados en
Diarios de Suefios Intermitentes.”, texto de
Virginia Villaplana.

https://dl _dropboxusercontent.com/u/52351344/in
tersecciones%20BELLATERRA%20REDUCIDO. pdf




